
Enero 08
nº 1

Formación: 
Parroquia San Romualdo

La esperanza, 
un futuro que cambia el presente
Toda persona necesita una esperanza que le ayude 
a afrontar el presente. Benedicto XVI aborda en su 
segunda encíclica un tema clásico del cristianismo, 
pero lo confronta con las respuestas que la filosofía 
y la política han dado a la necesidad humana de 
esperanza. El resultado es un texto culto pero 
comprensible, que ofrece el mejor remedio para 
combatir el vacío de sentido que parece caracterizar 
a una parte del mundo contemporáneo.

Ú
lt

im
a 

en
cí

cl
ic

a 
de

l 
P

ap
a

S
p

e
 

S
a

l
v

i

Colabora

Alimento para tu fe

De la segunda encíclica de Benedicto XVI se tuvo noticia cuando ya 
estaba en fase de traducción. Se ha sabido ahora que el Papa empezó a 
escribirla después de Pascua y que dedicó a su redacción buena parte del 
verano. Si todos los textos del Papa son personales, se podría decir que 
éste lo es de modo especial. Spe salvi contiene numerosas citas bíblicas, 
patrísticas, filosóficas e incluso literarias. En este caso, contrariamente a 
lo habitual, las referencias al Magisterio de la Iglesia son pocas y todas 
proceden del Catecismo de la Iglesia católica.
La fe es esperanza
El tema elegido parece demostrar la intención del Papa de centrarse en 
los aspectos esenciales. Después de su primera encíclica sobre la caridad, 
tal vez quepa esperar en el futuro una tercera sobre la fe, de modo que se 
pueda cerrar así una trilogía sobre las virtudes teologales (fe, esperanza y 
caridad).
En todo caso, no hace falta esperar. Ya en la primera encíclica hablaba 
de la fe en un Dios que es caridad; ahora, una de las claves de la nueva 
encíclica es precisamente la conexión que establece entre fe y esperanza. 
“La fe es esperanza”, dice el Papa, haciéndose eco de la tradición bíblica, 
en la que con frecuencia ambos términos son intercambiables. En realidad, 
afirma más adelante, la actual crisis de fe es crisis de esperanza.
La encíclica toma su título de la frase de san Pablo a los romanos (8, 24): 
“Spe salvi facti sumus”, hemos sido salvados por la esperanza. “Se nos 
ofrece la salvación en el sentido de que se nos ha dado la esperanza, una 
esperanza fiable, gracias a la cual podemos afrontar nuestro presente: el 
presente, aunque sea un presente fatigoso, se puede vivir y aceptar si lleva 
hacia una meta, si podemos estar seguros de esta meta y si esta meta es tan 
grande que justifique el esfuerzo del camino”.
Esa meta es la salvación eterna. La fe cristiana no es solo comunicación 
de cosas sino una comunicación que cambia la vida. Usando términos de 
la filosofía del lenguaje, el Papa afirma que el mensaje cristiano no es solo 

Los cristianos tienen que aprender de nuevo 
en qué consiste realmente su esperanza, qué 
tienen que ofrecer al mundo y qué es lo que 

no pueden ofrecerle.

Marx fascinó y fascina todavía hoy, “gracias a la agudeza de sus análisis y a 
la clara indicación de los instrumentos para el cambio radical”. Pero cometió 

un error profundo. “Olvidó que el hombre es siempre hombre. Olvidó al hombre 
y olvidó su libertad. Olvidó que la libertad es siempre libertad, incluso para el 
mal. Creyó que, una vez solucionada la economía, todo quedaría solucionado. Su 
verdadero error es el materialismo: en efecto, el hombre no es sólo el producto 
de condiciones económicas y no es posible curarlo sólo desde fuera, creando 
condiciones económicas favorables”.

Autocrítica de la modernidad
El fracaso de las utopías modernas impone volver a pensar las cosas. Es 
preciso “una autocrítica de la edad moderna en diálogo con el cristianismo 
y con su concepción de la esperanza”. En este diálogo, los cristianos tienen 
que “aprender de nuevo en qué consiste realmente su esperanza, qué tienen que 
ofrecer al mundo y qué es, por el contrario, lo que no pueden ofrecerle”.
Es necesario que junto con esa autocrítica de la edad moderna “confluya 
también una autocrítica del cristianismo moderno, que debe aprender siempre 
a comprenderse a sí mismo a partir de sus propias raíces”. El cristianismo 
moderno, en efecto, se ha reducido con frecuencia o se ha resignado a aceptar 
el papel de religión privada, portadora de un anuncio de salvación individual.
El Papa no tiene una visión negativa ni de la ciencia ni del progreso. El problema 
es que el progreso, “en malas manos, puede convertirse, y se ha convertido de 
hecho, en un progreso terrible en el mal”. De ahí que “si el progreso técnico 
no se corresponde con un progreso en la formación ética del hombre, con el 
crecimiento del hombre interior, no es un progreso sino una amenaza para el 
hombre y para el mundo”. Del mismo modo, la razón debe abrirse “a las fuerzas 
salvadoras de la fe, al discernimiento entre el bien y el mal”.
Visto el desarrollo de la edad moderna, la conclusión es que “el hombre necesita 
a Dios; de lo contrario queda sin esperanza”. El hombre no puede ser redimido 
por una estructura externa. “No es la ciencia la que redime al hombre. El hombre 
es redimido por el amor”, por el amor incondicionado de Dios. 
* Resumen por ACEPRENSA.

c/ Ascao, 30  28017 Madrid  
Tel. 91 367 51 35

S
p

e
 

S
a

l
v

i



Es el momento de preguntarnos: la fe 
cristiana ¿es también para nosotros 

ahora una esperanza que transforma
 y sostiene nuestra vida?

“informativo” sino “performativo” (es decir, capaz de realizar lo que dice).

Un encuentro que transforma
Para los primeros cristianos, esa esperanza producía en sus vidas un cambio radical. 
Sin embargo, “para nosotros, que vivimos desde siempre con el concepto cristiano de 
Dios y nos hemos acostumbrado a él, tener esperanza, que proviene del encuentro real 
con este Dios, resulta ya casi imperceptible”.
Para ayudar a comprender lo que significa ese impacto, el Papa cita el caso de 
santa Josefina Bakhita, nacida en Darfur (Sudán) en torno a 1869 y vendida como 
esclava cuando tenía nueve años. Después de muchas y difíciles vicisitudes, llega 
a una familia italiana y allí descubre que existe otro “amo” por encima de todos 
los señores. “En este momento tuvo ‘esperanza’; no sólo la pequeña esperanza de 
encontrar amos menos crueles, sino la gran esperanza: yo soy definitivamente amada, 
suceda lo que suceda; este gran Amor me espera. Por eso mi vida es hermosa. A través 
del conocimiento de esta esperanza ella fue ‘redimida’, ya no se sentía esclava, sino 
hija libre de Dios”.

te da la fe?”. “La vida eterna”. El bautismo no es simplemente un acto de 
socialización. “Los padres esperan algo más para el bautizando: esperan que la 
fe (...) le dé la vida, la vida eterna. La fe es la sustancia de la esperanza”.
El problema es que “tal vez muchas personas rechazan hoy la fe simplemente 
porque la vida eterna no les parece algo deseable”. La misma expresión “vida 
eterna”, observa el Papa, es por necesidad algo insuficiente, crea confusión. 
“Eterno suscita en nosotros la idea de lo interminable, y eso nos da miedo; vida 
nos hace pensar en la vida que conocemos, que amamos y que no queremos 
perder, pero que a la vez es con frecuencia más fatiga que satisfacción, de modo 
que, mientras por un lado la deseamos, por otro no la queremos”.
Para intentar vislumbrar el significado de “vida eterna”, los hombres podemos 
solamente “tratar de salir con nuestro pensamiento de la temporalidad a la que 
estamos sujetos y augurar de algún modo que la eternidad no sea un continuo 
sucederse de días del calendario, sino como el momento pleno de satisfacción, 
en el cual la totalidad nos abraza y nosotros abrazamos la totalidad. Sería el 
momento del sumergirse en el océano del amor infinito, en el cual el tiempo –el 
antes y el después– ya no existe.”
“Podemos únicamente tratar de pensar que este momento es la vida en sentido 
pleno, sumergirse siempre de nuevo en la inmensidad del ser, a la vez que estamos 
desbordados simplemente por la alegría. En el Evangelio de Juan, Jesús lo 
expresa así: ‘Volveré a veros y se alegrará vuestro corazón y nadie os quitará 
vuestra alegría’ (16, 22). Tenemos que pensar en esta línea si queremos entender 
el objetivo de la esperanza cristiana, qué es lo que esperamos de la fe, de nuestro 
ser con Cristo”.

El Papa añade que el cristianismo no traía un mensaje socio-revolucionario como 
el de Espartaco, que fracasó en su lucha contra el imperio romano. “Jesús no era 
Espartaco, no era un combatiente por una liberación política como Barrabás o Bar-
Kokebá. Lo que Jesús había traído, habiendo muerto Él mismo en la cruz, era algo 
totalmente distinto: el encuentro con el Señor de todos los señores, el encuentro con el 
Dios vivo y, así, el encuentro con una esperanza más fuerte que los sufrimientos de la 
esclavitud, y que por ello transforma desde dentro la vida y el mundo”.

Prueba de lo que no se ve
El Papa profundiza en la conexión entre fe y esperanza por medio del estudio de 
algunos pasajes del Nuevo Testamento. “La fe no es solamente un tender de la persona 
hacia lo que ha de venir, y que está todavía totalmente ausente; la fe nos da algo. Nos 
da ya ahora algo de la realidad esperada, y esta realidad presente constituye para 
nosotros una ‘prueba’ de lo que aún no se ve. Ésta atrae al futuro dentro del presente, 
de modo que el futuro ya no es el puro ‘todavía-no’. El hecho de que este futuro 
exista cambia el presente; el presente está marcado por la realidad futura, y así las 
realidades futuras repercuten en las presentes y las presentes en las futuras”.
Como es habitual en los textos del Papa, esas consideraciones no pretenden ser sólo 
una reflexión más o menos académica, sino una invitación al examen de conciencia. 
“Es el momento de preguntarnos ahora de manera explícita: la fe cristiana ¿es 
también para nosotros ahora una esperanza que transforma y sostiene nuestra vida? 
¿Es para nosotros ‘performativa’, un mensaje que plasma de modo nuevo la vida 
misma, o es ya sólo ‘información’ que, mientras tanto, hemos dejado arrinconada y 
nos parece superada por informaciones más recientes?”

Significado de “vida eterna”
Entre las preguntas que el sacerdote hace a los padres durante el rito del bautismo 
figuran “¿Qué pedís a la Iglesia?”; la respuesta es: “La fe”. Y más adelante: “¿Qué 

El problemas es que tal vez muchas 
personas rechazan hoy la fe simple-
mente porque la vida eterna no les 

parece algo deseable.

Sucedáneos de la esperanza
En el núcleo de la encíclica está 
el análisis que el Papa hace de 
cómo la esperanza cristiana fue 
reemplazada en la época moderna 
por la esperanza en el reino del hombre. Hasta ese momento, “la recuperación de 
lo que el hombre había perdido al ser expulsado del paraíso terrenal se esperaba 
de la fe en Jesucristo, y en esto se veía la ‘redención’. Ahora, esta ‘redención’, 
el restablecimiento del ‘paraíso’ perdido, ya no se espera de la fe, sino de la 
correlación recién descubierta entre ciencia y praxis”.
No es que se niegue la fe, pero se la desplaza al nivel de las realidades 
exclusivamente privadas, al tiempo que resulta en cierto modo irrelevante para 
el mundo. “Esta visión programática ha determinado el proceso de los tiempos 
modernos e influye también en la crisis actual de la fe que, en sus aspectos 
concretos, es sobre todo una crisis de la esperanza cristiana”. La esperanza 
recibe una nueva forma. “Ahora se llama: fe en el progreso”. La esperanza de 
un mundo perfecto que parecía poder alcanzarse gracias a la ciencia y a una 
política fundada científicamente.
Dentro de la idea de progreso, hay dos categorías que ocupan cada vez más el 
centro: razón y libertad, conceptos en los que hay también un aspecto político, 
que se manifiesta esencialmente en dos etapas. La primera es la revolución 
francesa y la Ilustración, que pretendía suplantar la fe de la Iglesia con una 
fe solo racional; y la segunda es el marxismo y la revolución proletaria, que 
pretendía un mundo nuevo gracias al cambio de estructuras.

S
p

e
 

S
a

l
v

i
S

p
e

 
S

a
l

v
i

S
p

e
 

S
a

l
v

i
S

p
e

 
S

a
l

v
i


